| paradossi della felicita e la tradizione di pensiero dell’economia civile *

Stefano Zamagni 2

Introduzione

Tema antico e scomodo quello della felicita. Dalla filosofia all’antropologia, dall’economia alla
psicologia, dalla sociologia alla scienza giuridica, la letteratura in argomento & non solo vastissima, ma
pure in continuo aumento. Un indicatore, certamente grezzo ma rivelatore dell’interesse crescente al
tema della felicita, & quello che ci fornisce il principale motore di ricerca. Al lemma ‘felicita’, Google
risponde (fine 2017) con oltre venti milioni di pagine web pertinenti, mentre se si usa il termine
‘happiness’ si arriva a oltre seicento milioni di pagine.

Come spiegarsi questa ripresa di attenzione alle ricerche, di varia natura, sulla felicita, una
ripresa registrata sull’arco dell’ultimo quarantennio, dopo un periodo di quasi un secolo e mezzo
durante il quale pareva che non ci fosse posto nella scienza sociale —in particolare, in economia — per
la categoria di felicita, assorbita, come si riteneva, da quella di utilita? Secondariamente, quali esiti
possiamo aspettarci dalla pilu recente ricerca economica sulla felicita, soprattutto per cio che attiene
alle implicazioni di policy? Allo scopo di sciogliere questi due interrogativi mirano le pagine che
seguono. Prima pero reputo opportuno dare sommario conto dell’evidenza empirica sui cosiddetti
paradossi della felicita, per poi chiarire le principali differenze tra le due visioni della felicita delineate
dall’'llluminismo, quella edonistica e quella eudaimonica.

A scanso di equivoci, preciso che in questo scritto la felicita — intesa come fine della vita umana
— e vista non come un sentimento, ma come uno status che coincide con la stabilita del bene. Alla
felicita si perviene, perché a essa si appartiene. Come ha scritto Agostino di Ippona: «Non
cercheremmo di essere felici se non conoscessimo gia la felicita». In tal senso, la felicita € categoria
diversa dalla (anzi contraria alla) contentezza. Contentus & il participio passato di ‘continere’
(contenere, trattenere), sicché contento & chi rimane entro certi limiti e non vuole di piu. Si contiene,
quindi & contento. La felicita, invece, in quanto appagamento totale del desiderio, mai si accontenta.
A questo, forse, voleva riferirsi L. Seneca quando scrisse: «Tutti gli uomini vogliono essere felici, ma
nessuno riesce a vedere bene cosa occorre per rendere la vita felice». (De Vita Beata, in Dialoghi
Morali. Torino, Einaudi, 1995, p.123).

L’evidenza empirica sui paradossi della felicita

| risultati delle piu accreditate ricerche, di tipo sia econometrico sia sperimentale, ci informano in
modo incontrovertibile che:

1) il denaro (e piliin generale la ricchezza) contribuiscono alla felicita assai meno e molto piu
indirettamente di quanto si sia creduto fino a un quarto di secolo fa. Addirittura, ha
trovato ampia conferma il cosiddetto paradosso di Richard Easterlin, individuato
dall’economista americano nel 1974, secondo cui, oltre una certa soglia di reddito pro-
capite, ulteriori aumenti dello stesso anziché accrescere o stabilizzare il livello della felicita
individuale provocano diminuzioni della stessa. (Richard Easterlin, Does Economic Growth
Improve the Human Lot? Some Empirical Evidence, in Nations and Households in

1Vedi: L'uomo e la felicita Seminario Roma, 15 febbraio 2018 https://www.senato.it/4846?categoria=389
2 Gia ordinario di economia politica presso I'universita di Bologna e docente presso John Hopkins University,
SAIS Europe



https://www.senato.it/4846?categoria=389

Economic Growth a cura di Paul A. David e Melvin W. Reder. New York, Academic Press,
1974). Il paradosso di Easterlin ha dato la stura a una letteratura che ormai é diventata
schiera. Non sono certo mancati i critici del risultato conseguito dall’economista
americano. (E come poteva essere diversamente considerato il significato e le implicazioni
‘politiche’ del ritrovamento!). Tra costoro il sociologo Ruut Veenhoven (The Easterlin
Illusion: Economic Growth Does Go with Greater Happiness, “International Journal of
Happiness and Development”, 1 (2014), n. 4, pp. 311-343); lo psicologo Ed Diener (Ed
Diener; Louis Tay; Shigehiro Oishi, Rising Income and the Subjective Well-Being of Nations,
“Journal of Personality and Social Psychology”, 104 (2013), n. 2, pp. 267-276);
I’economista Daniel W. Sacks (Daniel W. Sacks; Betsey Stevenson; Justin Wolfers,
Subjective Well-Being, Income, Economic Development and Growth, in ... and the Pursuit
of Happiness: Well-Being and the Role of Government, edited by Philip Booth. London,
The Institute of Economic Affairs, 2012).

Per questi e altri studiosi il paradosso non sarebbe confermato dai dati e dunque
risulterebbe falso. Recentemente, lo stesso Richard Easterlin (Paradox Lost? Institute for
New Economic Thinking, WP 16, Oct. 2015) ha chiuso la diatriba svelando I'errore di
metodo in cui sono incorsi i suoi critici. In breve, il punto é il seguente. Il paradosso
statuisce che, con riferimento a un certo punto del tempo, la felicita varia direttamente
col reddito sia tra nazioni sia entro una medesima nazione, ma nel corso del tempo, la
linea di tendenza della felicita non volge verso I'alto al crescere del reddito. In altri termini,
mentre la relazione cross-section tra reddito e benessere soggettivo a livello sia aggregato
sia individuale e positiva, non cosi quando si passa all’analisi per serie storiche; quando
cioée si considera I'evoluzione di quella relazione con I'andare del tempo. Ebbene, i critici
di cui sopra si sono limitati all’analisi cross-section, considerando un orizzonte temporale
di breve termine.

Il modo in cui & organizzata I'attivita produttiva esercita forti ripercussioni sulla felicita.
Non e dunque vero, come da sempre insegna la teoria economica mainstream, che il
lavoratore & unicamente interessato alla remunerazione che riesce a conseguire. Il che
significa che la felicita c’entra non solo con la sfera del consumo — cioé con i beni che
I’ottenimento di un certo reddito consente di acquisire e consumare — ma anche con
quella della produzione. L'autoasfissia organizzativa di certi luoghi di lavoro & all’origine
di dissonanze cognitive sviluppate dai lavoratori, le quali finiscono per alterare le relazioni
sociali degli stessi. «Se un soggetto — ha scritto Giacomo Becattini — si trova nel posto
sbagliato rispetto alle sue caratteristiche, la soddisfazione che trarra dal lavoro sara
inferiore a quella che potrebbe conseguire in altri, piu idonei luoghi». (La coscienza dei
luoghi. Roma, Donzelli, 2015). Ogniqualvolta I'agire non €& vissuto come propria
autodeterminazione e quindi come propria auto-realizzazione, esso cessa di essere
umano. Quando il lavoro non & pil espressivo della persona, perché essa non comprende
piu il senso di cid che sta facendo, il lavoro diventa fonte di infelicita. Un’ennesima
conferma empirica, dal fronte delle neuroscienze, ci viene dal recente volume di Robert
H. Lustig (The Hacking of the American Mind. New York, Avery, 2017) che contrappone il
piacere immediato (ad esempio, lo stipendio percepito) alla felicita. La ricerca del piacere
allontana la felicita come appagamento, perché il piacere & un prendere, mentre alla
felicita si arriva con il dare.



3)

Disoccupazione di lungo termine e disuguaglianze sociali incidono negativamente sulla
felicita. Invero, I'espulsione dall’attivita lavorativa produce una perdita dell’auto-stima e
un razionamento della liberta. Pertanto, politiche volte a ridurre la disoccupazione
involontaria accrescerebbero la felicita dei cittadini, a parita di reddito prodotto. D’altro
canto, disuguaglianze crescenti nella distribuzione del reddito (e della ricchezza)
confliggono con il «sense of fairness» (senso di equita) che la letteratura recente di
economia sperimentale sul gioco dell’ultimatum e sul gioco del dittatore ha dimostrato
essere una componente essenziale della felicita. (Gia John Rawls, nel 1971, aveva scritto
sull'importanza della giustizia intesa nel senso di equita come precondizione per una
societa felice e, prima ancora, Abba Lerner nel 1944 aveva chiarito come la giustizia sociale
fosse una competente essenziale della pubblica felicita). Come si trae dal lavoro di
Christian Bjornskov et al. (Inequality and Happiness: When Perceived Social Mobility and
Economic Reality Do Not Match. University of Goettingen, Dept. of Economics, Oct. 2017),
oggi siamo in grado di sapere quanto la mancanza di giustizia sociale, associata a forti
diseguaglianze nella distribuzione del reddito e della ricchezza, incide negativamente sulla
felicita, sia pubblica sia individuale.

Amartya Sen (The Idea of Justice, 2013) ce ne da convincente spiegazione. |l fatto &
che valori fondamentali come quello di liberta non possono di fatto essere goduti al di
sotto di certi livelli minimi di benessere. Sen suggerisce allora di ancorare l'idea di giustizia
alla nozione di ‘capacitazioni fondamentali’ (basic capabilities), una nozione che indica le
funzioni vitali che un individuo riesce a esercitare con un certo paniere di beni a sua
disposizione. Non ¢ cioé sufficiente prestare attenzione ai soliammontari di beni o risorse
a disposizione di un individuo, bisogna anche accertare se questi ha la capacita effettiva
di servirsene in modo da realizzare il proprio piano di vita. La giustizia, in definitiva,
‘uguaglianza di capacitazioni fondamentali’ e non meramente di opportunita. Risorse e
beni hanno valore, secondo questa concezione, non tanto perché posseduti da un
individuo, né per I'utilita che gli procurano, quanto perché gli consentono di espandere il
suo spazio di liberta. Chiaro il nesso tra la concezione seniana di giustizia e quella di liberta.
Quest’ultima non & il free to choose di cui aveva parlato Milton Friedman nel suo influente
Capitalism and Freedom (1962), vale a dire la liberta come mera autodeterminazione.
Piuttosto, si tratta della liberta come capacita di agire — cioé come capacitazione — una
distinzione che Sen ha espresso nei termini della differenza tra «liberta di agire» (assenza
di costrizioni o liberta negativa nel senso di Isaiah Berlin) e «liberta di conseguire»
(possibilita di affermare I'identita personale o liberta positiva).

E la visione relativistica della liberta, che la riduce a mero permissivismo privato,
negandole cosi valenza pubblica, che ha favorito, secondo Sen, la grave confusione di
pensiero tra «omissioni del mercato» (cio che il mercato non fa, ma che potrebbe fare) e
«malfunzionamenti dello stesso» (cid che il mercato fa, ma fa male). E da questa
confusione che ha tratto origine quella prassi di politica economica che anziché favorire
interventi market-including (quelli che cercano di includere tendenzialmente tutti gli
individui nel processo produttivo), realizzano interventi market-excluding — quelli che di
fatto non consentono I'inclusione ai cosiddetti surplus people, alle persone cioe espulse
perché irrilevanti, e alle quali si volge I'attenzione con provvedimenti di tipo meramente
assistenzialistico, lesivi della dignita umana. L'evidenza empirica suggerisce percio che
'aumento delle diseguaglianze, lungi dal favorire la crescita del PIL rafforzando gli
incentivi all'impegno individuale, riduce il capitale sociale necessario per sostenere la
crescita.



4)

Il matrimonio, e pil in generale la vita di famiglia, sono una rilevante componente causale
della Il diritto alla felicita. In un elegante lavoro empirico, Shawn Grover e John F. Helliwell
(How’s Life at Home, “NBER”, Dec. 2014) hanno trovato che non di mera correlazione si
tratta, ma di vero e proprio nesso causale, quello esistente tra vita coniugale e felicita —
un nesso causale che addirittura tende a rinforzarsi nel tempo. Un risultato, per tanti versi
inatteso, e di grande rilevanza sul piano etico & quello che concerne il paradosso della
felicita femminile in declino. Come emerge da una mole di indagini empiriche (Betsey
Stevenson; Justin Wolfers, The Paradox of Declining Female Happiness, IZA D.P. 4200, May
2009), & vero che la condizione di vita delle donne & notevolmente migliorata nei paesi
occidentali nel corso degli ultimi quarant’anni. Ma la loro felicita soggettiva & diminuita
relativamente a quella degli uomini nello stesso arco di tempo, rovesciando cosi una
relazione che sembrava consolidata fino agli anni Settanta. La conseguenza e
|"affermazione di un nuovo divario di genere (gender gap), dei cui esiti pericolosi, sul piano
sociale, € agevole intuire la portata.

La disponibilita di beni relazionali e di beni di uso comune (commons) sono tra i fattori che
piu influenzano il livello di felicita di un paese o di una comunita. Il lavoro di Martha
Nussbaum da un lato, e quello degli economisti che si riconoscono nel paradigma
dell’economia civile dall’altro, hanno prodotto, su tale punto, una valanga di evidenze.
(Ricordo che la prima formulazione del concetto di bene relazionale risale all’economista
austriaco Carl Menger, nel 1871). Oggi sappiamo che ¢ la scarsita di beni relazionali uno
dei principali fattori esplicativi del paradosso della felicita. Questi beni tendono ad
aumentare il loro valore con l'uso: la loro ‘utilita marginale’ & infatti crescente, a
differenza dei beni standard per i quali € normalmente decrescente.

Il mercato ha gia iniziato a offrire sostituti anche ai beni relazionali: agenzie iniziano a
offrire ore di ascolto, le chat lines e internet offrono amici a basso costo; la telefonata o
la video-telefonata costa meno —in termini di tempo e rischi — di un incontro vero con un
amico. Gli assets relazionali, come I’amicizia, hanno molte caratteristiche in comune con
le virtu civiche: il loro valore aumenta con I'esercizio, ma si deprezzano con il non uso.
Meno tempo investo con gli amici, piu costera costruire un nuovo rapporto di amicizia o
tenere in vita quelli esistenti, e di conseguenza minore diventa il costo dei beni sostituti:
un tale meccanismo fa si che il ‘consumo’ di beni relazionali possa progressivamente
diminuire. (Si veda Luigino Bruni; Stefano Zamagni, L’'Economia civile. Bologna, Il Mulino,
2016).

Il meccanismo é simile a quello che si verifica con i beni ambientali: la produzione di
beni di mercato produce esternalita negative, ‘inquina’ i beni relazionali. A cio va aggiunto
che, a parita di condizioni, i beni relazionali costano piu dei beni sostituti, perché
richiedono un maggiore investimento iniziale e piu rischio (posso investire tempo e risorse
in un rapporto che poi non va a buon fine, divenendo addirittura fonte di infelicita).
Questo fatto determina un bias (distorsione negativa) a favore dei beni sostituti di
mercato, che vengono quindi consumati in quantita eccessiva (come accade tutte le volte
che i prezzi sono troppo bassi). Da ultimo, si osserva che la partecipazione democratica ai
processi decisionali — la democrazia deliberativa, nel senso di Jiirgen Habermas e Bernard
Manin — e uno speciale bene relazionale che accresce, coeteris paribus, il livello di felicita
individuale, perché un elevato grado di coinvolgimento dei cittadini nella tutela e nella
gestione della cosa pubblica aumenta il senso di appartenenza alla comunita.



Cos’e la felicita e come la si misura

Sui fatti stilizzati dianzi riportati ¢’¢ ormai accordo pressoché unanime. Le divergenze di
posizione iniziano non appena si cerchi di affrontare due insiemi specifici di questioni: cos’e la felicita
e come procedere alla sua misurazione. La prima questione & antica tanto quanto la filosofia. Per i pre-
socratici, la felicita &, basicamente, la eutychia, cioé la ‘buona sorte’. (Si noti che la parola inglese
‘happiness’, dal verbo ‘to happen’ discende da questa concezione). Con Socrate, il discorso sulla
felicita prende tutto un altro corso. «Non & possibile — scrive il nostro — essere felici se non si & saggi e
buoni». Dunque, la felicita va collegata alle virtu. Per Platone, il possesso di ricchezze, salute, bellezza,
potere, onore non basta a rendere felici, perché occorre sapere come usarli e questo sapere € la
«scienza del bene e del male». Aristotele aggiunge a questo una qualificazione di centrale importanza.
Non basta possedere la virtu per essere felici; &€ necessario esercitarla costantemente, perché la felicita
€ uno stato, non un evento — come a dire che tutti, se lo vogliono, possono tendere alla felicita, perché
a nessuno é precluso I'esercizio delle virtu. Questa e I'eudaimonia aristotelica, cioe la fioritura della
nostra esistenza. (La radice indo-europea di felicita & fe, da cui il latino ferax, che denota la terra
ubertosa che da frutti. Felicita indica pertanto il generare, il crescere con riferimento a fetus, fecundus;
e percio fa tutt’uno con l'idea di potenziamento del proprio essere. Si & felici quando si e fertili e si &
in grado di generare. Di qui il nesso tra felicita e bene, dove il bene & la piena realizzazione di ciascun
ente secondo la propria natura). Per i post-socratici, la felicita & percio qualcosa di oggettivo: la buona
vita per 'uomo — come bene chiarira il neo-platonico Plotino nel suo Sulla felicita (Il sec.). Si consideri
che il daimon si riferisce alle potenzialita della persona. Ecco perché non tutti i piaceri sono degni di
essere perseguiti; ma solo quelli che producono il bene.

Quando si giunge alla modernita, si registra un mutamento radicale. Con Cartesio, Locke e altri
la felicita diviene qualcosa che ha a che vedere con la coscienza: € uno stato della mente (a state of
mind); non uno stato dell’essere (a state of being): il bene & un piacevole stato mentale. Jeremy
Bentham (1789) e il filosofo cui si deve la piena realizzazione di tale cambiamento, identificando la
felicita con I'utilita e quest’ultima con il piacere: & il felicific calculus il criterio che deve guidare il
discorso sulla felicita. E con I'ingresso del paradigma utilitaristico nel discorso economico a partire
dalla Rivoluzione Marginalista della seconda meta del XIX secolo che si realizzera quella svolta
riduzionista nella scienza economica cui oggi gli economisti stanno faticosamente tentando di
rimediare. (La concezione edonica si fa risalire al filosofo greco Aristippo, secondo il quale il fine della
vita e il conseguimento del massimo piacere e del minimo dolore). Daniel Kahneman, Richard Layard
e altri ancora sono sostanzialmente d’accordo con I'edonismo benthamiano, anche se nei contributi
piu recenti — come ad esempio quello di Martin Seligman, il fondatore della psicologia positiva, col suo
concetto di «felicita autentica» — alle emozioni piacevoli affiancano attivita dotate di valore intrinseco
per giungere a definire il contenuto della felicita. Ma & solo con Amartya Sen che si cerca di ritornare
all'impostazione aristotelica, con la nozione di capabilities: |a felicita & un insieme di capacitazioni, la
cui valenza e oggettiva, non soggettiva, perché esse definiscono cio che le persone possono in realta
fare ed essere. Lungi quindi dal definire la felicita come soddisfacimento di preferenze o di
realizzazione dei piaceri, si tratta piuttosto di rimuovere tutti quegli ostacoli che impediscono di vivere
il tipo di vita cui la persona ha ragione di dare valore. Come si pud comprendere, dal dibattito, oggi
acceso piu che mai, su cosa sia la felicita dipende il tipo di spiegazione che & possibile dare dei fatti
stilizzati di cui si & detto dianzi.

Che dire del problema della misurazione? Con quale metrica si arriva a quantificare I'indice di
felicita di un paese o di una comunita? Ricordo che ormai da cinque anni un’agenzia apposita delle
Nazioni Unite pubblica annualmente il World Happiness Report che classifica i 157 paesi aderenti al
progetto, secondo I'indice di felicita. (Il Rapporto riferito al 2015 pone I'ltalia al 50° posto; nel Rapporto



2017, I'ltalia sale al 47° posto!). Due i metodi principali impiegati per la bisogna. Il primo si avvale di
misure neurofisiologiche; il secondo delle risposte a un questionario somministrato a un campione
stratificato di soggetti. Con il primo metodo si vanno a misurare le esperienze affettive dei soggetti
indagando I'attivita elettro-corticale del loro cervello mediante la registrazione computerizzata delle
onde cerebrali. Trattandosi di procedura alquanto dispendiosa e dunque non praticabile su larga scala,
si finisce, nella pratica, col basarsi sull’altro metodo, utilizzando la cosiddetta scala di Cantrill. Si chiede
all'intervistato di rispondere a domande del tipo: «tutto considerato, come consideri la tua condizione
di vita di quest’anno rispetto agli anni precedenti», attribuendo un punteggio compreso tra zero e
dieci. L'assunto implicito & che esista una correlazione positiva tra le risposte del soggetto e la sua
condizione neuro-fisiologica.

Quali problemi I'impiego di tali metodi solleva? Tanti e anche piuttosto seri. Il pil rilevante di
guesti & che non viene mai esplicitato se la felicita va intesa come ragione sufficiente per agire oppure
come guida normativa per |'azione. Ma se la felicita viene presa come norma di comportamento, ¢ il
suo livello la sola cosa che importa considerare a prescindere dalla fonte della felicita stessa? Vale a
dire, fa o meno differenza che la felicita discenda da comportamenti o disposizioni immorali? Inoltre,
la felicita degli altri va tenuta o no in considerazione? E se la risposta fosse affermativa, I'assunto di
uno spettatore imparziale che mira a massimizzare la sommatoria delle felicita individuali puo essere
accolto per giungere a tener conto della felicita aggregata? La questione di come si misura la felicita
non e un problema meramente tecnico, come si tende a far credere, perché essa chiama in causa i
principi fondativi e la cultura di una determinata societa. Ne consegue che la stessa domanda rivolta
a soggetti di cultura diversa verra interpretata in modo differenziato e quindi ammettera risposte tra
loro non comparabili. Il benessere di un individuo che vive in una societa marcatamente individualista
si configura in modo diverso da quello di un soggetto che vive in una societa a forte connotazione
comunitaria. (Si badi che non & qui in gioco la questione della lingua, ma la questione del campo
semantico attribuibile a certe categorie di pensiero).

E quando ci si porta a un tale livello di discorso che si comprende perché in tempi recenti si
stia tornando a discutere di felicita pubblica, in aggiunta, se non addirittura in sostituzione, di felicita
individuale. E agevole darsene conto. L'umanesimo civile (XV secolo) aveva spiegato che la virtu vera
e la virtu civile, che la vita umana ¢ la vita activa, e che non c’é virtu nella vita solitaria, ma solo nella
cittd. (Francesco Patrizi aveva pubblicato nel 1553 il saggio La citta felice). E a partire da un tale
presupposto che ha inizio, nella modernita, la riflessione attorno al tema della felicita vista, sulla
traccia aristotelica, come frutto delle virtu civiche e quindi di una realta immediatamente sociale. Sono
queste le radici del discorso sulla pubblica felicita, quale si dispieghera appieno nel Settecento con la
fioritura dell’llluminismo italiano.

Si noti: la pubblica felicita non fu un prodotto culturale dell’llluminismo francese, poi
‘esportato’ in Italia e altrove nel mondo. L'espressione ‘pubblica felicita’, infatti, compare per la prima
volta nel libro del modenese Ludovico Antonio Muratori nel 1749 (Della pubblica felicita), qualche
anno prima dell’esperienza dell’Encyclopedie e delle sue voci economiche che lanciano in Francia, e
poi nel resto del mondo, il tema della felicita pubblica come il grande programma culturale e sociale
dell’'llluminismo (francese). Celebre & rimasta I’affermazione di Saint Just quando nel 1794 proclama:
«La felicita € una idea nuova in Europa». (Una maggiore conoscenza della storia delle idee gli avrebbe
evitato un simile ‘fiasco’). Si pensi a Pietro Verri col suo Meditazioni sulla felicita (1763), a Giuseppe
Palmieri con il suo Riflessioni sulla pubblica felicita (1788), oltre che al fondamentale contributo di
Antonio Genovesi (1765), per il quale: «E legge dell’universo che non si puo far la nostra felicita senza
far quella degli altrix». L’utilita propria, invece, «si puo fare» a prescindere da quella degli altri.



Occorre pero sempre ricordare che il giacobinismo, in opposizione a quanto era accaduto
sull’altra sponda dell’Atlantico, dove la Dichiarazione di Indipendenza del 1776 aveva proclamato il
diritto inalienabile di ciascun uomo «al perseguimento della felicita» (Thomas Jefferson), non
solamente afferma che la vera felicita si realizza unicamente nelle dimensione pubblica, ma postula (e
impone) il sacrificio di ogni liberta di scelta individuale. Per Robespierre e Marat, oltre che per i
montagnardi, strenui difensori del ‘populismo autoritario’, la virtu e la capacita del singolo di
rinunciare alla propria dimensione privata e ai vizi che la connotano, e di concepirsi soltanto come
parte di un corpo collettivo. Con il che il cittadino sara tanto piu felice quanto piu si adeguera a un
modello di esistenza sociale postulato come unico, vero, razionale. Donde l'importanza di una
pedagogia politica volta a plasmare individui che vogliano cid che debbono volere e pensare. Non c’e
allora da stupirsi se il Terrore giustiziera i massimi esponenti dell’llluminismo moderato (primo fra tutti
il celebre Condorcet, fatto morire in carcere il 28 marzo 1793), oltre che Danton, Hebert e migliaia di
altri. (Per una ricostruzione efficace delle differenze tra la tradizione individualistica tipica degli Stati
Uniti d’America, e la tradizione organicistico-pubblicistica francese, si veda La felicita € un’idea nuova
in Europa. Contributo al lessico della Rivoluzione francese, a cura di Cesare Vetter. Trieste, EUT Edizioni
Universita di Trieste, 2007).

Affatto diversa la posizione degli llluministi italiani (e in una certa misura anche Scozzesi). Da
Muratori in avanti, le varie scuole italiane — la napoletana, la toscana, la veneziana e soprattutto la
milanese — insistevano tutte sull’aggettivo ‘pubblico’ che veniva associato a felicita, ma con una
qualificazione importante. A differenza dell’'uso che ne facevano gli illuministi francesi, che lo
associavano all'intervento statale, in quegli autori dire che la felicita era pubblica significava
riconoscere che, diversamente dalla ricchezza, la felicita pud essere goduta solo con e grazie agli altri:
posso essere ricco anche da solo, ma per essere felici occorre essere almeno in due — come gia
Aristotele aveva insegnato. Inoltre, questa felicita € pubblica perché concerne non solo la felicita del
singolo individuo — come per gli americani della Dichiarazione di Indipendenza —ma ha a che fare con
le pre-condizioni istituzionali e strutturali che permettono ai cittadini di sviluppare, o in assenza, di
non sviluppare, la loro felicita individuale.

L’economista civile, quindi, non vuole insegnare alle persone I'arte di essere felici — infatti,
essa e antipaternalista — ma vuole indicare al politico (o al governante) le pre-condizioni da assicurare
«per rimuovere le cause della infelicita» (Pietro Verri). La felicita della tradizione dell’economia civile
e pubblica perché ha a che vedere con il bene comune, che ¢ il fine dell’attivita di governo e quindi
deve diventare I'ideale del buon governo del sovrano «che € supremo e indipendente moderatore per
la pubblica felicita, cioé per la felicita di tutto il corpo e di ciascun membro» (Antonio Genovesi, 1765).

Il progetto economico della tradizione civile italiana subisce una eclissi pressoché totale nella
seconda meta dell’Ottocento, con l'ingresso ‘ufficiale’ della filosofia utilitaristica nella scienza
economica. La felicita cessa di essere |'oggetto principale di studio dell’economia, per cedere il posto
all’utilita, prima, e alla teoria delle preferenze, poi. E solo sul finire del Novecento che in economia si
comincia a guardare la realta economica ‘vedendo’ anche le relazioni interpersonali e non solo
individui isolati che scambiano tra loro nel mercato e ‘macchine’ che vengono poste in funzione per
produrre merci. Se il bisogno di felicita & elemento costitutivo dell’'umano, allora I’economista non
puo limitarsi a ricercare le condizioni di efficienza che consentono di massimizzare il tasso di crescita
del PIL (Cfr. Luigino Bruni; Stefano Zamagni, The Challenges of Public Happiness: An Historical and
Methodological Reconstruction. Mimeo, 2016).



La ragione di un ritorno di interesse

Cosa ha determinato, in tempi recenti, il vivace ritorno d’interesse, entro il discorso
economico, per le tematiche della felicita? Una prima ragione & la presa d’atto di una tendenza, ormai
preoccupante, nelle societa avanzate d’oggi: la progressiva diminuzione di beni relazionali a seguito
dell’espansione ipertrofica dei beni posizionali, beni questi che conferiscono utilita per lo status che
creano, per la posizione relativa nella scala sociale che il loro consumo consente di occupare.

Quali gli effetti pil vistosi della competizione posizionale? Per un verso, il consumismo. Poiché
cio che conta e il livello relativo del consumo, la competizione posizionale porta a consumare piu degli
altri e cio indipendentemente dalla natura dei bisogni che quei consumi dovrebbero soddisfare. Per
I'altro verso, la sistematica riduzione dei beni relazionali in conseguenza dell’ammontare crescente di
tempo che deve essere dedicato ad attivita volte a conseguire il reddito necessario per acquisire i beni
posizionali. (Si pensi al tempo che il lavoro sottrae ai rapporti familiari e di amicizia). Dal combinarsi
dei due effetti discende che riusciamo bensi ad accumulare sempre pil ricchezze e ad aumentare cosi
i nostri livelli di utilita, ma siamo sempre meno felici, proprio come tanti Re Mida che muoiono di una
fame che I'oro non puo saziare.

Il tradimento dell’individualismo emancipativo sta tutto qui: nel far credere che per essere
felici basti aumentare le utilita. E |a riduzione della categoria della felicita a quella di utilita all’origine
di buona parte dell'inadeguatezza esplicativa della scienza economica contemporanea. Cio per la
semplice ragione che un gran numero di interazioni sociali acquistano significato unicamente grazie
all’assenza di strumentalita. Il senso di un’azione cortese o generosa verso un amico, un figlio, un
collega sta proprio nel suo essere gratuita. Se venissimo a sapere che quell’azione scaturisce da una
logica di tipo utilitaristico o contrattualistico, essa acquisterebbe un senso totalmente diverso, con il
che verrebbero a mutare i modi di risposta da parte dei destinatari dell’azione.

\

L’'homo oeconomicus e l'identikit perfetto dell’idiota sociale: un soggetto la cui sfera di
razionalita economica viene ridotta alla sfera della scelta razionale come se |'unica teoria valida
dell’azione umana fosse la teoria dell’azione intenzionale. Ora, come gli economisti sanno dai tempi
almeno di Adam Smith, buona parte delle azioni umane traggono origine non solo da intenzioni ma
anche da disposizioni e da sentimenti morali. Dunque, il limite grave di applicare i canoni della
razionalita unicamente al novero delle azioni intenzionali € quello di finire con il giudicare irrazionali
tutte quelle azioni che promanano da disposizioni, come appunto € la disposizione alla reciprocita. Il
risultato di una simile mossa metodologica € veramente paradossale. Si osservi che questo paradosso
e esattamente I'opposto di quello esemplificato dalla smithiana mano invisibile, dove agenti
autointeressati promuovono, pur non avendone l'intenzione, il bene totale. Nel caso qui in esame,
soggetti che praticano la reciprocita conseguono, al di la della loro intenzione, anche l'interesse
personale.

Una seconda ragione che ci da conto della ripresa odierna del tema della felicita € il ritorno
sulla scena del dibattito economico della questione della giustizia distributiva. Ancora una volta & al
pensiero degli illuministi italiani che si deve andare per scoprire che non € necessariamente vero che
la crescita aumenta il benessere per tutti. Non e vera cioe la leggenda che vuole che «una marea che
sale solleva tutte le barche» perché, come la storia ha abbondantemente dimostrato, al crescere della
marea puo accadere che coloro che erano impigliati nel fango restino sommersi. Aveva scritto
Filangieri: «senza una buona ripartizione, le ricchezze, invece di fare la felicita della nazione, ne
accelerano la rovina». Sulla medesima linea si muove Ludovico Bianchini (1803-1871): «Se alle idee
della ricchezza si uniscono quelle della migliore distribuzione di beni e di occupazione tra gli uomini,



come altresi degli agi e dei comodi, allora ne deriva che mentre la civilta ne € uno degli effetti, ne
diviene medesimamente causa».

Quando allora si legge nel saggio (Justice for Hedgehogs, 2011) di uno dei piu influenti filosofi
del diritto, Ronald Dworkin, che «le culture moderne hanno tentato di insegnare una dannosa e
apparentemente persuasiva menzogna: che il pit importante criterio di misura della vita buona [della
felicita pubblica] sia la ricchezza, il lusso e il potere che essa porta con sé», non si pud non riconoscere
che molto e stato perso in seguito al lungo oblio della tradizione italiana di economia civile. La quale
ha sempre insistito sul fatto che non solamente gli uomini che vivono in societa non sono costretti a
contrapporre la ricerca della felicita al rispetto della norma morale, ma addirittura che la seconda e
condizione necessaria del perseguimento della prima.

C’e una seconda ragione importante che vale a spiegare la recente ripresa d’interesse nei
confronti dell’economia della felicita. Essa ha a che vedere con la vexata quaestio riguardante i modi
per andare oltre il PIL quale indicatore del benessere di una nazione. Cio deriva dal bisogno, avvertito
da significative componenti della societa civile, di arrivare a un indicatore piu significativo del
benessere delle nazioni e tutto questo sta avvenendo in parallelo alla riscoperta delle differenze tra i
concetti di crescita e di sviluppo. L'idea di sviluppo rinvia, letteralmente, all’espressione ‘liberare dai
viluppi’, cioé dalle catene che impediscono alle persone la possibilita della propria fioritura. Invero, la
categoria di sviluppo umano consta di tre dimensioni: quella quantitativa, cioe quella della crescita
misurata dal PIL, quella socio-relazionale e quella spirituale. Si badi, pero, che queste tre dimensioni
stanno tra di loro in relazione moltiplicativa, non additiva; quanto a dire che non sono ammessi trade-
off del tipo: per aumentare la crescita si va a sacrificare la relazionalita o la spiritualita, o viceversa. Si
puo pertanto affermare che ama lo sviluppo chi ama la liberta positiva (la liberta di), mentre si puo
crescere anche in condizioni di servitu. (Lo schiavo cresce, ma non si sviluppa).

Nel 2010, dalla collaborazione tra CNEL e ISTAT & sorta, nel nostro paese, l'iniziativa di
pubblicare annualmente indicatori di benessere, in aggiunta all'indicatore del PIL. Si tratta del BES
(Benessere Equo e Sostenibile) che costituisce la risposta italiana a quanto gia altri paesi (UK, Francia,
Germania, USA, ecc.) avevano realizzato per reagire alla c.d. ‘dittatura del PIL’. (Per una valutazione
equilibrata e accurata del BES come paradigma di valutazione dell’intervento pubblico in Italia, rinvio
a Chiara Bergonzini, La valutazione delle politiche ai tempi del BES: il punto sulla situazione italiana,
“Amministrazione in Cammino”, Nov. 2017). C’'é ormai ampio consenso tra studiosi e policy-makers
sul fatto che, mentre la scienza economica ‘ufficiale’ &€ una buona guida per il prospering, cioé per la
crescita, € uno scomodo compagno di viaggio per il flourishing, cioé per lo sviluppo umano integrale.
Invero, nella stagione della post-modernita, gli indicatori oggettivi del benessere non sono pil
sufficienti (se mai lo sono stati) per esprimere lo star-bene della gente, uno starbene che dipende
sempre di pil da elementi non monetari quali la qualita dell’ambiente, la disponibilita di beni
relazionali, la fruizione culturale, la qualita della democrazia e altri ancora. Un caso, ormai da manuale,
e quello del piccolo regno del Bhutan, il cui PIL € uno dei pil bassi del mondo, ma che nell’arco di pochi
anni ha visto aumentare la vita media degli abitanti di quasi 19 anni. E ci0 in seguito all'introduzione
nel 1972 di un indicatore denominato FIL (Felicita Interna Lorda), e dell'implementazione di adeguate
politiche.

Giorgio Fua (1919-2000), economista anconetano, € lo studioso che, assai prima che
esplodesse la stagione delle critiche al PIL e dei nuovi indicatori, aveva posto al centro della sua ricerca
il tema della misurazione della felicita pubblica. E cid in piena continuita con la linea di pensiero
dell’Economia Civile. Lo stesso si puo dire dell’economista francese Frangois Perroux, che fu tra i primi
a denunciare i limiti del PIL: «Il prezzo della vita proviene da cose senza prezzo. Nella sfera dell’atto



gratuito, del dono di cid che possiede e di cio che €, 'uomo raggiunge la sua dignita pill incontestabile»
(Le capitalisme, 1962: sei anni prima del celebre discorso di Robert Kennedy del 18 marzo 1968!).

Il PIL dice molte cose, ma non il benessere delle persone, né la qualita di vita, né i diritti di
liberta di un paese. Il PIL indica il valore dei beni e dei servizi prodotti in un paese in un certo anno,
espressi in termini di prezzi di mercato. Un tempo, prima dell’avvento della globalizzazione, era anche
indicatore di posti di lavoro e forse di benessere (in societa che uscivano dall'indigenza aumentare
merci e servizi voleva dire aumentare anche il benessere delle famiglie). Oggi, indica sempre meno e
sempre peggio. Che cosa hanno di buono la pornografia, la prostituzione, il gioco d’azzardo, ecc.?
Nulla, ma concorrono ad accrescere il PIL. Piu la gente si rovina giocando alle slot machine piu
aumentano i posti di lavoro nel settore, piu si accresce il (troppo piccolo) gettito fiscale e pil aumenta
il PIL; e quel che & pil grave € che parte di questi profitti sbagliati finiscono per finanziare
organizzazioni non profit, che magari si occupano di curare le vittime di quelle dipendenze. «E il
capitalismo, bellezza!» — si obiettera da parte dello sciocco —, ma non per questo &€ meno triste e
preoccupante. A partire dagli anni Novanta, I'ONU raccogliendo I'insistente richiamo di Amartya Sen,
ha introdotto nelle sue statistiche I'Indice dello Sviluppo Umano (ISU), che affianca al PIL due altri
indicatori di centrale rilevanza: lo stato di salute della popolazione e il grado di alfabetizzazione della
stessa.

Dal punto di vista storico, il PIL & un algoritmo relativamente recente: si sviluppa pienamente
nel periodo tra le due guerre mondiali ad opera di economisti fuoriusciti dall’lURSS quali Wassily
Leontief e Simon Kuznets, oltre che da studiosi inglesi quali John Hicks e Richard Stone. Questo per
sottolineare che la critica pil seria che oggi va rivolta al PIL & la sua obsolescenza: & paradossale che
la realta economica di oggi, radicalmente diversa da quella di novant’anni fa, continui ad essere
descritta servendosi della stessa metodologia di calcolo. Che fare, allora? Oltre che aggiornare le
tecniche di misurazione del PIL, assai poco adeguate a dar conto di una ricchezza sempre piu
immateriale e sempre meno legata alle merci, occorre affiancare alla contabilita dei flussi (il reddito
un flusso), quella degli stock (capitali, patrimoni, ambiente naturale). Nell’era dei beni comuni
(commons) nella quale siamo entrati in pieno con il terzo millennio, sono gli stock che tornano a
occupare il centro della scena economica, sociale e politica. In verita, il tema ambientale, ma anche
quello relazionale e sociale (flussi migratori, inclusione, terrorismo, ecc.) sono faccende di stock, di
forme di capitali, e non di flussi. Anzi, i flussi di reddito, inclusi i grandi flussi finanziari che oggi hanno
superato di ben dodici volte i flussi di beni e servizi reali, stanno producendo effetti molto seri sugli
stock del nostro pianeta. (Nel 1980, il PIL mondiale era all’incirca eguale al complesso degli attivi
finanziari, sempre a livello mondiale. Nel 2014, quest’ultima cifra e salita a 700.000 miliardi di dollari,
dodici volte superiore al PIL globale).

C'e, infine, una questione piu generale di carattere culturale e politico, a un tempo. C'é
bisogno di un cambiamento culturale che sappia ‘vedere’ i nuovi indicatori e poi li sappia prendere sul
serio. A cominciare dal mondo della business community: finché gli unici indicatori di successo delle
imprese sono i profitti conseguiti — per di pit, di breve periodo — e finché si continuera a confondere
la meritocrazia, che, come Aristotele aveva indicato, svilisce la democrazia, con il principio di
meritorieta, che invece la rafforza — come purtroppo continuano a fare anche personaggi collocati in
posizioni di alta responsabilita — sara assai difficile che I'ethos pubblico giunga ad apprezzare e
valorizzare indicatori diversi dal PIL. E una questione culturale, la cui soluzione non pud che partire
dalla scuola, dal luogo, cioe, dove si formano le mappe cognitive dei giovani e dove prende corso il
fondamentale processo educativo. (Altri indicatori di benessere sono il Better Life Index, proposto nel
2011 dall’OCSE; I'Happy Planet Index, creato dalla New Economics Foundation).

10



E quando ci si porta a un tale livello di discorso che si comprende perché in tempi recenti si
stia tornando a discutere di felicita pubblica, in aggiunta e in forte correzione della felicita individuale.
E agevole darsene conto. L’'umanesimo civile (XV secolo) aveva spiegato che la virtu vera & la virtu
civile, che la vita umana é la vita activa, e che non c’e virtu nella vita solitaria, ma solo nelle citta. E a
partire da un tale presupposto che ha inizio, nella modernita, la riflessione attorno al tema del
progresso sociale visto, sulla traccia aristotelica, come frutto dell’esercizio delle virtu civiche e quindi
di una realta immediatamente sociale. Sono queste le radici profonde del discorso sul ben-essere
pubblico, discorso che a partire dalla rivoluzione industriale € stato progressivamente messo in
disparte in seguito all’avanzata della filosofia utilitarista. E avvenuto cosi che la felicita pubblica ha
cessato di essere I'oggetto primario di studio dell’economia, per cedere il posto all’utilita privata. Mai
si dimentichi che il PIL & figlio legittimo dell’utilitarismo.

Al posto di una conclusione

Come sempre accade nellaricerca sociale, anche quella riguardante la felicita va soggetta a rischi. Uno
di questi — certamente non dei meno gravi — € che i miglioramenti di conoscenza dei processi che
determinano la percezione da parte delle persone del loro benessere soggettivo possa favorire
occasioni di manipolazione da parte di imprese senza scrupoli interessate unicamente ad accrescere
la loro quota di profitto o anche da parte di forze politiche nell’occasione di campagne elettorali. Le
grandi aziende sfruttano da tempo meccanismi di assuefazione volti alla soddisfazione immediata e
alla dipendenza. Sempre Lustig, nel libro sopra citato, sottolinea con forza che la ricerca del piacere
immediato impedisce I'aspirazione alla felicita. (Da esperto neuroscienziato, Lustig sa che il piacere
immediato, il bisogno di ricompensa ¢ il campo della dopamina, mentre la felicita, I'appagamento, & il
campo della serotonina. Si tratta di due neuro-trasmettitori, che funzionano pero in modo affatto
diverso).

Un altro serio rischio € quello che chiamo il totalismo d’impresa. William Davies nel suo
recente The Happiness Industry: How the Governments and Big Business Sold Us Well-Being, (Londra,
Verso, 2015) ci informa che un numero crescente di imprese vanno investendo abbondanti risorse per
rendere felici i propri dipendenti. E cio in forza della ‘scoperta’ empirica che la felicita dei collaboratori
accresce la produttivita del 12% circa (Oswald; Preto, 2014). Google ¢ stata la prima impresa di grandi
dimensioni ad aver istituito la figura del Chief Happiness Officer, il cui ruolo € quello di occuparsi della
felicita dei dipendenti. L'impresa si deve prendere cura dei figli e degli affetti familiari, cosi da acquisire
un controllo completo anche sulla vita privata dei propri dipendenti. Scrive il sociologo inglese: «Le
aziende oggi stanno investendo cosi tante risorse nel renderci felici attraverso corsi motivazionali,
pasti e massaggi gratis in ufficio, gare di pittura e canto fra i dipendenti, che chi non si dimostra
entusiasta di tutto cio viene visto come un sabotatore da tenere d’occhio» (p. 77).

Non v’é chi non veda il grave rischio che questo totalismo d’impresa potra causare, un rischio
che I'organizzazione tayloristica del lavoro non correva, perché a questa nulla importava della felicita
degli operai. Lo aveva, pero, intuito Aldous Huxley quando, nel celebre romanzo Brave New World del
1932, prefigurava una societa nella quale gli individui sono felici perché programmati a esserlo sin
dallo stato embrionale e perché tenuti a assumere farmaci appropriati per continuare a esserlo! (Nella
sua feroce critica alla concezione edonistica della felicita, Huxley descrive un immaginario mondo
futuro in cui la vita di ogni uomo & predeterminata dalla nascita. Per evitare proteste di piazza, a
ciascuno viene somministrata una droga, che rende felici a forza). Tutte le dittature, per legittimarsi,
devono promettere la felicita ai propri sottoposti, tanto che la morte del dittatore & quasi sempre
accompagnata da un lutto sentito.

11



Quanto sopra & all’origine di un nuovo paradosso, tipico dei nostri tempi. Da un lato si
riconosce che la felicita nei luoghi di lavoro accresce la produttivita (fino al 12%), riducendo
assenteismo e giorni di malattia e stimolando I'innovativita; dall’altro lato, a livello macroeconomico,
si chiedono provvedimenti per aumentare la flessibilita del lavoro, sempre in vista del medesimo
obiettivo. Ma e chiaro che le due strategie non possono stare assieme, perché la flessibilita di cui si
parla non valorizza di certo le motivazioni intrinseche del lavoratore, quelle motivazioni da cui dipende
il senso di lealta nei confronti dell'impresa, oltre che il benessere individuale.

Questi e altri rischi sono reali e non vanno certo sottovalutati. Ma neppure sopravvalutati in
maniera distopica. Cerco di darne ragione con una considerazione di carattere generale. |l tema della
felicita & legato a doppio filo a quello della speranza. La felicita sta nella ‘tensione verso’, non in cio
che gia e ottenuto, proprio come la speranza, che si rivolge a cio che ancora non é. La domanda
«Possiamo essere felici?» si traduce, allora, in quella di «Possiamo sperare?» e l'interrogativo «Come
raggiungere la felicita?» rinvia a quello «Che cosa possiamo sperare?». Ovunque vi sia una decisione
da prendere nasce un dubbio e il dubbio puo ‘pietrificare’. Cio & adombrato nel mito della testa di
Medusa, che occorre tagliare (‘decidere’) perché non paralizzi. Ora, finché I'indecisione riguarda i
mezzi, la conoscenza e I'intelligenza sono di per sé sufficienti a sbloccare la paralisi. Il calcolo razionale,
espressione del pensiero calcolante, & quanto serve alla bisogna.

Altro, pero, il caso quando la decisione riguarda i fini e il perché uno se li proponga. In questo
caso un aumento della conoscenza non solo non & piu un rimedio sicuro alla paralisi, ma puo persino
aggravarla. Caso emblematico la tragedia di Amleto. Il quale non sarebbe in imbarazzo sui mezzi, se
non si ponesse, in realta, il problema del fine. Non c’é dubbio che I'incertezza di Amleto — uccidere o
meno lo zio —si radichi nella tendenza a vedere ogni problema alla luce di problemi via via pilu generali,
fino al pili generale di tutti; a quello che si esprime nel celebre «essere o non essere». Su questo piano,
I'intelligenza, lungi dal permettere di paragonare e decidere, risulta penalizzante. Invero, essa ci fa
capire che non abbiamo una ragione ultima per decidere e che, se pretendiamo di darci una ragione
anche delle ragioni, retrocediamo all’infinito.

Occorre dunque avere un criterio per interrompere la catena delle domande a un certo punto.
Ebbene, la necessita di disporre di un tale criterio & cio in cui ultimamente consiste la ricerca della
felicita. E questa ricerca e sicuramente possibile. Ambire alla felicita significa, allora, precisamente
guesto: non considerarsi né come il mero risultato di processi che cadono fuori del nostro controllo,
né come una realta autosufficiente senza bisogno né possibilita di relazioni intersoggettive. In
entrambi i casi, vi sarebbe posto solo per una certezza, quella del nihilismo. Mi piace chiudere con un
brano della lettera che Pierre Teilhard de Chardin scrisse il 20 luglio 1947: «Malgrado il caos apparente
del mondo resto ottimista, perché nel complesso mi sembra che gli eventi vadano nella direzione che
era legittimo aspettarsi: quella di un’unificazione planetaria dell’'umanita, un processo pericoloso, ma
biologicamente inevitabile cui saremo (e gia siamo) costretti a dedicare tutte le nostre migliori energie
spirituali».

12



