
1 
 

I paradossi della felicità e la tradizione di pensiero dell’economia civile 1 

Stefano Zamagni 2 

 

Introduzione  

  Tema antico e scomodo quello della felicità. Dalla filosofia all’antropologia, dall’economia alla 

psicologia, dalla sociologia alla scienza giuridica, la letteratura in argomento è non solo vastissima, ma 

pure in continuo aumento. Un indicatore, certamente grezzo ma rivelatore dell’interesse crescente al 

tema della felicità, è quello che ci fornisce il principale motore di ricerca. Al lemma ‘felicità’, Google 

risponde (fine 2017) con oltre venti milioni di pagine web pertinenti, mentre se si usa il termine 

‘happiness’ si arriva a oltre seicento milioni di pagine.  

Come spiegarsi questa ripresa di attenzione alle ricerche, di varia natura, sulla felicità, una 

ripresa registrata sull’arco dell’ultimo quarantennio, dopo un periodo di quasi un secolo e mezzo 

durante il quale pareva che non ci fosse posto nella scienza sociale – in particolare, in economia – per 

la categoria di felicità, assorbita, come si riteneva, da quella di utilità? Secondariamente, quali esiti 

possiamo aspettarci dalla più recente ricerca economica sulla felicità, soprattutto per ciò che attiene 

alle implicazioni di policy? Allo scopo di sciogliere questi due interrogativi mirano le pagine che 

seguono. Prima però reputo opportuno dare sommario conto dell’evidenza empirica sui cosiddetti 

paradossi della felicità, per poi chiarire le principali differenze tra le due visioni della felicità delineate 

dall’Illuminismo, quella edonistica e quella eudaimonica.  

A scanso di equivoci, preciso che in questo scritto la felicità – intesa come fine della vita umana 

– è vista non come un sentimento, ma come uno status che coincide con la stabilità del bene. Alla 

felicità si perviene, perché a essa si appartiene. Come ha scritto Agostino di Ippona: «Non 

cercheremmo di essere felici se non conoscessimo già la felicità». In tal senso, la felicità è categoria 

diversa dalla (anzi contraria alla) contentezza. Contentus è il participio passato di ‘continere’ 

(contenere, trattenere), sicché contento è chi rimane entro certi limiti e non vuole di più. Si contiene, 

quindi è contento. La felicità, invece, in quanto appagamento totale del desiderio, mai si accontenta. 

A questo, forse, voleva riferirsi L. Seneca quando scrisse: «Tutti gli uomini vogliono essere felici, ma 

nessuno riesce a vedere bene cosa occorre per rendere la vita felice». (De Vita Beata, in Dialoghi 

Morali. Torino, Einaudi, 1995, p.123).  

L’evidenza empirica sui paradossi della felicità  

I risultati delle più accreditate ricerche, di tipo sia econometrico sia sperimentale, ci informano in 

modo incontrovertibile che:  

1) il denaro (e più in generale la ricchezza) contribuiscono alla felicità assai meno e molto più 

indirettamente di quanto si sia creduto fino a un quarto di secolo fa. Addirittura, ha 

trovato ampia conferma il cosiddetto paradosso di Richard Easterlin, individuato 

dall’economista americano nel 1974, secondo cui, oltre una certa soglia di reddito pro-

capite, ulteriori aumenti dello stesso anziché accrescere o stabilizzare il livello della felicità 

individuale provocano diminuzioni della stessa. (Richard Easterlin, Does Economic Growth 

Improve the Human Lot? Some Empirical Evidence, in Nations and Households in 

                                                           
1 Vedi:  L’uomo e la felicità Seminario Roma, 15 febbraio 2018  https://www.senato.it/4846?categoria=389 
2 Già ordinario di economia politica presso l’università di Bologna e docente presso John Hopkins University, 
SAIS Europe 

https://www.senato.it/4846?categoria=389


2 
 

Economic Growth a cura di Paul A. David e Melvin W. Reder. New York, Academic Press, 

1974). Il paradosso di Easterlin ha dato la stura a una letteratura che ormai è diventata 

schiera. Non sono certo mancati i critici del risultato conseguito dall’economista 

americano. (E come poteva essere diversamente considerato il significato e le implicazioni 

‘politiche’ del ritrovamento!). Tra costoro il sociologo Ruut Veenhoven (The Easterlin 

Illusion: Economic Growth Does Go with Greater Happiness, “International Journal of 

Happiness and Development”, 1 (2014), n. 4, pp. 311-343); lo psicologo Ed Diener (Ed 

Diener; Louis Tay; Shigehiro Oishi, Rising Income and the Subjective Well-Being of Nations, 

“Journal of Personality and Social Psychology”, 104 (2013), n. 2, pp. 267-276); 

l’economista Daniel W. Sacks (Daniel W. Sacks; Betsey Stevenson; Justin Wolfers, 

Subjective Well-Being, Income, Economic Development and Growth, in ... and the Pursuit 

of Happiness: Well-Being and the Role of Government, edited by Philip Booth. London, 

The Institute of Economic Affairs, 2012). 

Per questi e altri studiosi il paradosso non sarebbe confermato dai dati e dunque 

risulterebbe falso. Recentemente, lo stesso Richard Easterlin (Paradox Lost? Institute for 

New Economic Thinking, WP 16, Oct. 2015) ha chiuso la diatriba svelando l’errore di 

metodo in cui sono incorsi i suoi critici. In breve, il punto è il seguente. Il paradosso 

statuisce che, con riferimento a un certo punto del tempo, la felicità varia direttamente 

col reddito sia tra nazioni sia entro una medesima nazione, ma nel corso del tempo, la 

linea di tendenza della felicità non volge verso l’alto al crescere del reddito. In altri termini, 

mentre la relazione cross-section tra reddito e benessere soggettivo a livello sia aggregato 

sia individuale è positiva, non così quando si passa all’analisi per serie storiche; quando 

cioè si considera l’evoluzione di quella relazione con l’andare del tempo. Ebbene, i critici 

di cui sopra si sono limitati all’analisi cross-section, considerando un orizzonte temporale 

di breve termine.  

 

2) Il modo in cui è organizzata l’attività produttiva esercita forti ripercussioni sulla felicità. 

Non è dunque vero, come da sempre insegna la teoria economica mainstream, che il 

lavoratore è unicamente interessato alla remunerazione che riesce a conseguire. Il che 

significa che la felicità c’entra non solo con la sfera del consumo – cioè con i beni che 

l’ottenimento di un certo reddito consente di acquisire e consumare – ma anche con 

quella della produzione. L’autoasfissia organizzativa di certi luoghi di lavoro è all’origine 

di dissonanze cognitive sviluppate dai lavoratori, le quali finiscono per alterare le relazioni 

sociali degli stessi. «Se un soggetto – ha scritto Giacomo Becattini – si trova nel posto 

sbagliato rispetto alle sue caratteristiche, la soddisfazione che trarrà dal lavoro sarà 

inferiore a quella che potrebbe conseguire in altri, più idonei luoghi». (La coscienza dei 

luoghi. Roma, Donzelli, 2015). Ogniqualvolta l’agire non è vissuto come propria 

autodeterminazione e quindi come propria auto-realizzazione, esso cessa di essere 

umano. Quando il lavoro non è più espressivo della persona, perché essa non comprende 

più il senso di ciò che sta facendo, il lavoro diventa fonte di infelicità. Un’ennesima 

conferma empirica, dal fronte delle neuroscienze, ci viene dal recente volume di Robert 

H. Lustig (The Hacking of the American Mind. New York, Avery, 2017) che contrappone il 

piacere immediato (ad esempio, lo stipendio percepito) alla felicità. La ricerca del piacere 

allontana la felicità come appagamento, perché il piacere è un prendere, mentre alla 

felicità si arriva con il dare.  

 



3 
 

3) Disoccupazione di lungo termine e disuguaglianze sociali incidono negativamente sulla 

felicità. Invero, l’espulsione dall’attività lavorativa produce una perdita dell’auto-stima e 

un razionamento della libertà. Pertanto, politiche volte a ridurre la disoccupazione 

involontaria accrescerebbero la felicità dei cittadini, a parità di reddito prodotto. D’altro 

canto, disuguaglianze crescenti nella distribuzione del reddito (e della ricchezza) 

confliggono con il «sense of fairness» (senso di equità) che la letteratura recente di 

economia sperimentale sul gioco dell’ultimatum e sul gioco del dittatore ha dimostrato 

essere una componente essenziale della felicità. (Già John Rawls, nel 1971, aveva scritto 

sull’importanza della giustizia intesa nel senso di equità come precondizione per una 

società felice e, prima ancora, Abba Lerner nel 1944 aveva chiarito come la giustizia sociale 

fosse una competente essenziale della pubblica felicità). Come si trae dal lavoro di 

Christian Bjornskov et al. (Inequality and Happiness: When Perceived Social Mobility and 

Economic Reality Do Not Match. University of Goettingen, Dept. of Economics, Oct. 2017), 

oggi siamo in grado di sapere quanto la mancanza di giustizia sociale, associata a forti 

diseguaglianze nella distribuzione del reddito e della ricchezza, incide negativamente sulla 

felicità, sia pubblica sia individuale.  

Amartya Sen (The Idea of Justice, 2013) ce ne dà convincente spiegazione. Il fatto è 

che valori fondamentali come quello di libertà non possono di fatto essere goduti al di 

sotto di certi livelli minimi di benessere. Sen suggerisce allora di ancorare l’idea di giustizia 

alla nozione di ‘capacitazioni fondamentali’ (basic capabilities), una nozione che indica le 

funzioni vitali che un individuo riesce a esercitare con un certo paniere di beni a sua 

disposizione. Non è cioè sufficiente prestare attenzione ai soli ammontari di beni o risorse 

a disposizione di un individuo, bisogna anche accertare se questi ha la capacità effettiva 

di servirsene in modo da realizzare il proprio piano di vita. La giustizia, in definitiva, è 

‘uguaglianza di capacitazioni fondamentali’ e non meramente di opportunità. Risorse e 

beni hanno valore, secondo questa concezione, non tanto perché posseduti da un 

individuo, né per l’utilità che gli procurano, quanto perché gli consentono di espandere il 

suo spazio di libertà. Chiaro il nesso tra la concezione seniana di giustizia e quella di libertà. 

Quest’ultima non è il free to choose di cui aveva parlato Milton Friedman nel suo influente 

Capitalism and Freedom (1962), vale a dire la libertà come mera autodeterminazione. 

Piuttosto, si tratta della libertà come capacità di agire – cioè come capacitazione – una 

distinzione che Sen ha espresso nei termini della differenza tra «libertà di agire» (assenza 

di costrizioni o libertà negativa nel senso di Isaiah Berlin) e «libertà di conseguire» 

(possibilità di affermare l’identità personale o libertà positiva).  

È la visione relativistica della libertà, che la riduce a mero permissivismo privato, 

negandole così valenza pubblica, che ha favorito, secondo Sen, la grave confusione di 

pensiero tra «omissioni del mercato» (ciò che il mercato non fa, ma che potrebbe fare) e 

«malfunzionamenti dello stesso» (ciò che il mercato fa, ma fa male). È da questa 

confusione che ha tratto origine quella prassi di politica economica che anziché favorire 

interventi market-including (quelli che cercano di includere tendenzialmente tutti gli 

individui nel processo produttivo), realizzano interventi market-excluding – quelli che di 

fatto non consentono l’inclusione ai cosiddetti surplus people, alle persone cioè espulse 

perché irrilevanti, e alle quali si volge l’attenzione con provvedimenti di tipo meramente 

assistenzialistico, lesivi della dignità umana. L’evidenza empirica suggerisce perciò che 

l’aumento delle diseguaglianze, lungi dal favorire la crescita del PIL rafforzando gli 

incentivi all’impegno individuale, riduce il capitale sociale necessario per sostenere la 

crescita.  



4 
 

 

4) Il matrimonio, e più in generale la vita di famiglia, sono una rilevante componente causale 

della Il diritto alla felicità. In un elegante lavoro empirico, Shawn Grover e John F. Helliwell 

(How’s Life at Home, “NBER”, Dec. 2014) hanno trovato che non di mera correlazione si 

tratta, ma di vero e proprio nesso causale, quello esistente tra vita coniugale e felicità – 

un nesso causale che addirittura tende a rinforzarsi nel tempo. Un risultato, per tanti versi 

inatteso, e di grande rilevanza sul piano etico è quello che concerne il paradosso della 

felicità femminile in declino. Come emerge da una mole di indagini empiriche (Betsey 

Stevenson; Justin Wolfers, The Paradox of Declining Female Happiness, IZA D.P. 4200, May 

2009), è vero che la condizione di vita delle donne è notevolmente migliorata nei paesi 

occidentali nel corso degli ultimi quarant’anni. Ma la loro felicità soggettiva è diminuita 

relativamente a quella degli uomini nello stesso arco di tempo, rovesciando così una 

relazione che sembrava consolidata fino agli anni Settanta. La conseguenza è 

l’affermazione di un nuovo divario di genere (gender gap), dei cui esiti pericolosi, sul piano 

sociale, è agevole intuire la portata.  

 

5) La disponibilità di beni relazionali e di beni di uso comune (commons) sono tra i fattori che 

più influenzano il livello di felicità di un paese o di una comunità. Il lavoro di Martha 

Nussbaum da un lato, e quello degli economisti che si riconoscono nel paradigma 

dell’economia civile dall’altro, hanno prodotto, su tale punto, una valanga di evidenze. 

(Ricordo che la prima formulazione del concetto di bene relazionale risale all’economista 

austriaco Carl Menger, nel 1871). Oggi sappiamo che è la scarsità di beni relazionali uno 

dei principali fattori esplicativi del paradosso della felicità. Questi beni tendono ad 

aumentare il loro valore con l’uso: la loro ‘utilità marginale’ è infatti crescente, a 

differenza dei beni standard per i quali è normalmente decrescente.  

Il mercato ha già iniziato a offrire sostituti anche ai beni relazionali: agenzie iniziano a 

offrire ore di ascolto, le chat lines e internet offrono amici a basso costo; la telefonata o 

la video-telefonata costa meno – in termini di tempo e rischi – di un incontro vero con un 

amico. Gli assets relazionali, come l’amicizia, hanno molte caratteristiche in comune con 

le virtù civiche: il loro valore aumenta con l’esercizio, ma si deprezzano con il non uso. 

Meno tempo investo con gli amici, più costerà costruire un nuovo rapporto di amicizia o 

tenere in vita quelli esistenti, e di conseguenza minore diventa il costo dei beni sostituti: 

un tale meccanismo fa sì che il ‘consumo’ di beni relazionali possa progressivamente 

diminuire. (Si veda Luigino Bruni; Stefano Zamagni, L’Economia civile. Bologna, Il Mulino, 

2016).  

Il meccanismo è simile a quello che si verifica con i beni ambientali: la produzione di 

beni di mercato produce esternalità negative, ‘inquina’ i beni relazionali. A ciò va aggiunto 

che, a parità di condizioni, i beni relazionali costano più dei beni sostituti, perché 

richiedono un maggiore investimento iniziale e più rischio (posso investire tempo e risorse 

in un rapporto che poi non va a buon fine, divenendo addirittura fonte di infelicità). 

Questo fatto determina un bias (distorsione negativa) a favore dei beni sostituti di 

mercato, che vengono quindi consumati in quantità eccessiva (come accade tutte le volte 

che i prezzi sono troppo bassi). Da ultimo, si osserva che la partecipazione democratica ai 

processi decisionali – la democrazia deliberativa, nel senso di Jürgen Habermas e Bernard 

Manin – è uno speciale bene relazionale che accresce, coeteris paribus, il livello di felicità 

individuale, perché un elevato grado di coinvolgimento dei cittadini nella tutela e nella 

gestione della cosa pubblica aumenta il senso di appartenenza alla comunità.  



5 
 

Cos’è la felicità e come la si misura  

Sui fatti stilizzati dianzi riportati c’è ormai accordo pressoché unanime. Le divergenze di 

posizione iniziano non appena si cerchi di affrontare due insiemi specifici di questioni: cos’è la felicità 

e come procedere alla sua misurazione. La prima questione è antica tanto quanto la filosofia. Per i pre-

socratici, la felicità è, basicamente, la eutychia, cioè la ‘buona sorte’. (Si noti che la parola inglese 

‘happiness’, dal verbo ‘to happen’ discende da questa concezione). Con Socrate, il discorso sulla 

felicità prende tutto un altro corso. «Non è possibile – scrive il nostro – essere felici se non si è saggi e 

buoni». Dunque, la felicità va collegata alle virtù. Per Platone, il possesso di ricchezze, salute, bellezza, 

potere, onore non basta a rendere felici, perché occorre sapere come usarli e questo sapere è la 

«scienza del bene e del male». Aristotele aggiunge a questo una qualificazione di centrale importanza. 

Non basta possedere la virtù per essere felici; è necessario esercitarla costantemente, perché la felicità 

è uno stato, non un evento – come a dire che tutti, se lo vogliono, possono tendere alla felicità, perché 

a nessuno è precluso l’esercizio delle virtù. Questa è l’eudaimonia aristotelica, cioè la fioritura della 

nostra esistenza. (La radice indo-europea di felicità è fe, da cui il latino ferax, che denota la terra 

ubertosa che dà frutti. Felicità indica pertanto il generare, il crescere con riferimento a fetus, fecundus; 

e perciò fa tutt’uno con l’idea di potenziamento del proprio essere. Si è felici quando si è fertili e si è 

in grado di generare. Di qui il nesso tra felicità e bene, dove il bene è la piena realizzazione di ciascun 

ente secondo la propria natura). Per i post-socratici, la felicità è perciò qualcosa di oggettivo: la buona 

vita per l’uomo – come bene chiarirà il neo-platonico Plotino nel suo Sulla felicità (III sec.). Si consideri 

che il daimon si riferisce alle potenzialità della persona. Ecco perché non tutti i piaceri sono degni di 

essere perseguiti; ma solo quelli che producono il bene.  

Quando si giunge alla modernità, si registra un mutamento radicale. Con Cartesio, Locke e altri 

la felicità diviene qualcosa che ha a che vedere con la coscienza: è uno stato della mente (a state of 

mind); non uno stato dell’essere (a state of being): il bene è un piacevole stato mentale. Jeremy 

Bentham (1789) è il filosofo cui si deve la piena realizzazione di tale cambiamento, identificando la 

felicità con l’utilità e quest’ultima con il piacere: è il felicific calculus il criterio che deve guidare il 

discorso sulla felicità. È con l’ingresso del paradigma utilitaristico nel discorso economico a partire 

dalla Rivoluzione Marginalista della seconda metà del XIX secolo che si realizzerà quella svolta 

riduzionista nella scienza economica cui oggi gli economisti stanno faticosamente tentando di 

rimediare. (La concezione edonica si fa risalire al filosofo greco Aristippo, secondo il quale il fine della 

vita è il conseguimento del massimo piacere e del minimo dolore). Daniel Kahneman, Richard Layard 

e altri ancora sono sostanzialmente d’accordo con l’edonismo benthamiano, anche se nei contributi 

più recenti – come ad esempio quello di Martin Seligman, il fondatore della psicologia positiva, col suo 

concetto di «felicità autentica» – alle emozioni piacevoli affiancano attività dotate di valore intrinseco 

per giungere a definire il contenuto della felicità. Ma è solo con Amartya Sen che si cerca di ritornare 

all’impostazione aristotelica, con la nozione di capabilities: la felicità è un insieme di capacitazioni, la 

cui valenza è oggettiva, non soggettiva, perché esse definiscono ciò che le persone possono in realtà 

fare ed essere. Lungi quindi dal definire la felicità come soddisfacimento di preferenze o di 

realizzazione dei piaceri, si tratta piuttosto di rimuovere tutti quegli ostacoli che impediscono di vivere 

il tipo di vita cui la persona ha ragione di dare valore. Come si può comprendere, dal dibattito, oggi 

acceso più che mai, su cosa sia la felicità dipende il tipo di spiegazione che è possibile dare dei fatti 

stilizzati di cui si è detto dianzi.  

Che dire del problema della misurazione? Con quale metrica si arriva a quantificare l’indice di 

felicità di un paese o di una comunità? Ricordo che ormai da cinque anni un’agenzia apposita delle 

Nazioni Unite pubblica annualmente il World Happiness Report che classifica i 157 paesi aderenti al 

progetto, secondo l’indice di felicità. (Il Rapporto riferito al 2015 pone l’Italia al 50° posto; nel Rapporto 



6 
 

2017, l’Italia sale al 47° posto!). Due i metodi principali impiegati per la bisogna. Il primo si avvale di 

misure neurofisiologiche; il secondo delle risposte a un questionario somministrato a un campione 

stratificato di soggetti. Con il primo metodo si vanno a misurare le esperienze affettive dei soggetti 

indagando l’attività elettro-corticale del loro cervello mediante la registrazione computerizzata delle 

onde cerebrali. Trattandosi di procedura alquanto dispendiosa e dunque non praticabile su larga scala, 

si finisce, nella pratica, col basarsi sull’altro metodo, utilizzando la cosiddetta scala di Cantrill. Si chiede 

all’intervistato di rispondere a domande del tipo: «tutto considerato, come consideri la tua condizione 

di vita di quest’anno rispetto agli anni precedenti», attribuendo un punteggio compreso tra zero e 

dieci. L’assunto implicito è che esista una correlazione positiva tra le risposte del soggetto e la sua 

condizione neuro-fisiologica.  

Quali problemi l’impiego di tali metodi solleva? Tanti e anche piuttosto seri. Il più rilevante di 

questi è che non viene mai esplicitato se la felicità va intesa come ragione sufficiente per agire oppure 

come guida normativa per l’azione. Ma se la felicità viene presa come norma di comportamento, è il 

suo livello la sola cosa che importa considerare a prescindere dalla fonte della felicità stessa? Vale a 

dire, fa o meno differenza che la felicità discenda da comportamenti o disposizioni immorali? Inoltre, 

la felicità degli altri va tenuta o no in considerazione? E se la risposta fosse affermativa, l’assunto di 

uno spettatore imparziale che mira a massimizzare la sommatoria delle felicità individuali può essere 

accolto per giungere a tener conto della felicità aggregata? La questione di come si misura la felicità 

non è un problema meramente tecnico, come si tende a far credere, perché essa chiama in causa i 

principi fondativi e la cultura di una determinata società. Ne consegue che la stessa domanda rivolta 

a soggetti di cultura diversa verrà interpretata in modo differenziato e quindi ammetterà risposte tra 

loro non comparabili. Il benessere di un individuo che vive in una società marcatamente individualista 

si configura in modo diverso da quello di un soggetto che vive in una società a forte connotazione 

comunitaria. (Si badi che non è qui in gioco la questione della lingua, ma la questione del campo 

semantico attribuibile a certe categorie di pensiero).  

È quando ci si porta a un tale livello di discorso che si comprende perché in tempi recenti si 

stia tornando a discutere di felicità pubblica, in aggiunta, se non addirittura in sostituzione, di felicità 

individuale. È agevole darsene conto. L’umanesimo civile (XV secolo) aveva spiegato che la virtù vera 

è la virtù civile, che la vita umana è la vita activa, e che non c’è virtù nella vita solitaria, ma solo nella 

città. (Francesco Patrizi aveva pubblicato nel 1553 il saggio La città felice). È a partire da un tale 

presupposto che ha inizio, nella modernità, la riflessione attorno al tema della felicità vista, sulla 

traccia aristotelica, come frutto delle virtù civiche e quindi di una realtà immediatamente sociale. Sono 

queste le radici del discorso sulla pubblica felicità, quale si dispiegherà appieno nel Settecento con la 

fioritura dell’Illuminismo italiano.  

Si noti: la pubblica felicità non fu un prodotto culturale dell’Illuminismo francese, poi 

‘esportato’ in Italia e altrove nel mondo. L’espressione ‘pubblica felicità’, infatti, compare per la prima 

volta nel libro del modenese Ludovico Antonio Muratori nel 1749 (Della pubblica felicità), qualche 

anno prima dell’esperienza dell’Encyclopedie e delle sue voci economiche che lanciano in Francia, e 

poi nel resto del mondo, il tema della felicità pubblica come il grande programma culturale e sociale 

dell’Illuminismo (francese). Celebre è rimasta l’affermazione di Saint Just quando nel 1794 proclama: 

«La felicità è una idea nuova in Europa». (Una maggiore conoscenza della storia delle idee gli avrebbe 

evitato un simile ‘fiasco’). Si pensi a Pietro Verri col suo Meditazioni sulla felicità (1763), a Giuseppe 

Palmieri con il suo Riflessioni sulla pubblica felicità (1788), oltre che al fondamentale contributo di 

Antonio Genovesi (1765), per il quale: «È legge dell’universo che non si può far la nostra felicità senza 

far quella degli altri». L’utilità propria, invece, «si può fare» a prescindere da quella degli altri.  



7 
 

Occorre però sempre ricordare che il giacobinismo, in opposizione a quanto era accaduto 

sull’altra sponda dell’Atlantico, dove la Dichiarazione di Indipendenza del 1776 aveva proclamato il 

diritto inalienabile di ciascun uomo «al perseguimento della felicità» (Thomas Jefferson), non 

solamente afferma che la vera felicità si realizza unicamente nelle dimensione pubblica, ma postula (e 

impone) il sacrificio di ogni libertà di scelta individuale. Per Robespierre e Marat, oltre che per i 

montagnardi, strenui difensori del ‘populismo autoritario’, la virtù è la capacità del singolo di 

rinunciare alla propria dimensione privata e ai vizi che la connotano, e di concepirsi soltanto come 

parte di un corpo collettivo. Con il che il cittadino sarà tanto più felice quanto più si adeguerà a un 

modello di esistenza sociale postulato come unico, vero, razionale. Donde l’importanza di una 

pedagogia politica volta a plasmare individui che vogliano ciò che debbono volere e pensare. Non c’è 

allora da stupirsi se il Terrore giustizierà i massimi esponenti dell’Illuminismo moderato (primo fra tutti 

il celebre Condorcet, fatto morire in carcere il 28 marzo 1793), oltre che Danton, Hebert e migliaia di 

altri. (Per una ricostruzione efficace delle differenze tra la tradizione individualistica tipica degli Stati 

Uniti d’America, e la tradizione organicistico-pubblicistica francese, si veda La felicità è un’idea nuova 

in Europa. Contributo al lessico della Rivoluzione francese, a cura di Cesare Vetter. Trieste, EUT Edizioni 

Università di Trieste, 2007).  

Affatto diversa la posizione degli Illuministi italiani (e in una certa misura anche Scozzesi). Da 

Muratori in avanti, le varie scuole italiane – la napoletana, la toscana, la veneziana e soprattutto la 

milanese – insistevano tutte sull’aggettivo ‘pubblico’ che veniva associato a felicità, ma con una 

qualificazione importante. A differenza dell’uso che ne facevano gli illuministi francesi, che lo 

associavano all’intervento statale, in quegli autori dire che la felicità era pubblica significava 

riconoscere che, diversamente dalla ricchezza, la felicità può essere goduta solo con e grazie agli altri: 

posso essere ricco anche da solo, ma per essere felici occorre essere almeno in due – come già 

Aristotele aveva insegnato. Inoltre, questa felicità è pubblica perché concerne non solo la felicità del 

singolo individuo – come per gli americani della Dichiarazione di Indipendenza – ma ha a che fare con 

le pre-condizioni istituzionali e strutturali che permettono ai cittadini di sviluppare, o in assenza, di 

non sviluppare, la loro felicità individuale.  

L’economista civile, quindi, non vuole insegnare alle persone l’arte di essere felici – infatti, 

essa è antipaternalista – ma vuole indicare al politico (o al governante) le pre-condizioni da assicurare 

«per rimuovere le cause della infelicità» (Pietro Verri). La felicità della tradizione dell’economia civile 

è pubblica perché ha a che vedere con il bene comune, che è il fine dell’attività di governo e quindi 

deve diventare l’ideale del buon governo del sovrano «che è supremo e indipendente moderatore per 

la pubblica felicità, cioè per la felicità di tutto il corpo e di ciascun membro» (Antonio Genovesi, 1765). 

Il progetto economico della tradizione civile italiana subisce una eclissi pressoché totale nella 

seconda metà dell’Ottocento, con l’ingresso ‘ufficiale’ della filosofia utilitaristica nella scienza 

economica. La felicità cessa di essere l’oggetto principale di studio dell’economia, per cedere il posto 

all’utilità, prima, e alla teoria delle preferenze, poi. È solo sul finire del Novecento che in economia si 

comincia a guardare la realtà economica ‘vedendo’ anche le relazioni interpersonali e non solo 

individui isolati che scambiano tra loro nel mercato e ‘macchine’ che vengono poste in funzione per 

produrre merci. Se il bisogno di felicità è elemento costitutivo dell’umano, allora l’economista non 

può limitarsi a ricercare le condizioni di efficienza che consentono di massimizzare il tasso di crescita 

del PIL (Cfr. Luigino Bruni; Stefano Zamagni, The Challenges of Public Happiness: An Historical and 

Methodological Reconstruction. Mimeo, 2016).  

 

 



8 
 

La ragione di un ritorno di interesse  

Cosa ha determinato, in tempi recenti, il vivace ritorno d’interesse, entro il discorso 

economico, per le tematiche della felicità? Una prima ragione è la presa d’atto di una tendenza, ormai 

preoccupante, nelle società avanzate d’oggi: la progressiva diminuzione di beni relazionali a seguito 

dell’espansione ipertrofica dei beni posizionali, beni questi che conferiscono utilità per lo status che 

creano, per la posizione relativa nella scala sociale che il loro consumo consente di occupare.  

Quali gli effetti più vistosi della competizione posizionale? Per un verso, il consumismo. Poiché 

ciò che conta è il livello relativo del consumo, la competizione posizionale porta a consumare più degli 

altri e ciò indipendentemente dalla natura dei bisogni che quei consumi dovrebbero soddisfare. Per 

l’altro verso, la sistematica riduzione dei beni relazionali in conseguenza dell’ammontare crescente di 

tempo che deve essere dedicato ad attività volte a conseguire il reddito necessario per acquisire i beni 

posizionali. (Si pensi al tempo che il lavoro sottrae ai rapporti familiari e di amicizia). Dal combinarsi 

dei due effetti discende che riusciamo bensì ad accumulare sempre più ricchezze e ad aumentare così 

i nostri livelli di utilità, ma siamo sempre meno felici, proprio come tanti Re Mida che muoiono di una 

fame che l’oro non può saziare.  

Il tradimento dell’individualismo emancipativo sta tutto qui: nel far credere che per essere 

felici basti aumentare le utilità. È la riduzione della categoria della felicità a quella di utilità all’origine 

di buona parte dell’inadeguatezza esplicativa della scienza economica contemporanea. Ciò per la 

semplice ragione che un gran numero di interazioni sociali acquistano significato unicamente grazie 

all’assenza di strumentalità. Il senso di un’azione cortese o generosa verso un amico, un figlio, un 

collega sta proprio nel suo essere gratuita. Se venissimo a sapere che quell’azione scaturisce da una 

logica di tipo utilitaristico o contrattualistico, essa acquisterebbe un senso totalmente diverso, con il 

che verrebbero a mutare i modi di risposta da parte dei destinatari dell’azione.  

L’homo oeconomicus è l’identikit perfetto dell’idiota sociale: un soggetto la cui sfera di 

razionalità economica viene ridotta alla sfera della scelta razionale come se l’unica teoria valida 

dell’azione umana fosse la teoria dell’azione intenzionale. Ora, come gli economisti sanno dai tempi 

almeno di Adam Smith, buona parte delle azioni umane traggono origine non solo da intenzioni ma 

anche da disposizioni e da sentimenti morali. Dunque, il limite grave di applicare i canoni della 

razionalità unicamente al novero delle azioni intenzionali è quello di finire con il giudicare irrazionali 

tutte quelle azioni che promanano da disposizioni, come appunto è la disposizione alla reciprocità. Il 

risultato di una simile mossa metodologica è veramente paradossale. Si osservi che questo paradosso 

è esattamente l’opposto di quello esemplificato dalla smithiana mano invisibile, dove agenti 

autointeressati promuovono, pur non avendone l’intenzione, il bene totale. Nel caso qui in esame, 

soggetti che praticano la reciprocità conseguono, al di là della loro intenzione, anche l’interesse 

personale.  

Una seconda ragione che ci dà conto della ripresa odierna del tema della felicità è il ritorno 

sulla scena del dibattito economico della questione della giustizia distributiva. Ancora una volta è al 

pensiero degli illuministi italiani che si deve andare per scoprire che non è necessariamente vero che 

la crescita aumenta il benessere per tutti. Non è vera cioè la leggenda che vuole che «una marea che 

sale solleva tutte le barche» perché, come la storia ha abbondantemente dimostrato, al crescere della 

marea può accadere che coloro che erano impigliati nel fango restino sommersi. Aveva scritto 

Filangieri: «senza una buona ripartizione, le ricchezze, invece di fare la felicità della nazione, ne 

accelerano la rovina». Sulla medesima linea si muove Ludovico Bianchini (1803-1871): «Se alle idee 

della ricchezza si uniscono quelle della migliore distribuzione di beni e di occupazione tra gli uomini, 



9 
 

come altresì degli agi e dei comodi, allora ne deriva che mentre la civiltà ne è uno degli effetti, ne 

diviene medesimamente causa».  

Quando allora si legge nel saggio (Justice for Hedgehogs, 2011) di uno dei più influenti filosofi 

del diritto, Ronald Dworkin, che «le culture moderne hanno tentato di insegnare una dannosa e 

apparentemente persuasiva menzogna: che il più importante criterio di misura della vita buona [della 

felicità pubblica] sia la ricchezza, il lusso e il potere che essa porta con sé», non si può non riconoscere 

che molto è stato perso in seguito al lungo oblio della tradizione italiana di economia civile. La quale 

ha sempre insistito sul fatto che non solamente gli uomini che vivono in società non sono costretti a 

contrapporre la ricerca della felicità al rispetto della norma morale, ma addirittura che la seconda è 

condizione necessaria del perseguimento della prima.  

C’è una seconda ragione importante che vale a spiegare la recente ripresa d’interesse nei 

confronti dell’economia della felicità. Essa ha a che vedere con la vexata quaestio riguardante i modi 

per andare oltre il PIL quale indicatore del benessere di una nazione. Ciò deriva dal bisogno, avvertito 

da significative componenti della società civile, di arrivare a un indicatore più significativo del 

benessere delle nazioni e tutto questo sta avvenendo in parallelo alla riscoperta delle differenze tra i 

concetti di crescita e di sviluppo. L’idea di sviluppo rinvia, letteralmente, all’espressione ‘liberare dai 

viluppi’, cioè dalle catene che impediscono alle persone la possibilità della propria fioritura. Invero, la 

categoria di sviluppo umano consta di tre dimensioni: quella quantitativa, cioè quella della crescita 

misurata dal PIL, quella socio-relazionale e quella spirituale. Si badi, però, che queste tre dimensioni 

stanno tra di loro in relazione moltiplicativa, non additiva; quanto a dire che non sono ammessi trade-

off del tipo: per aumentare la crescita si va a sacrificare la relazionalità o la spiritualità, o viceversa. Si 

può pertanto affermare che ama lo sviluppo chi ama la libertà positiva (la libertà di), mentre si può 

crescere anche in condizioni di servitù. (Lo schiavo cresce, ma non si sviluppa).  

Nel 2010, dalla collaborazione tra CNEL e ISTAT è sorta, nel nostro paese, l’iniziativa di 

pubblicare annualmente indicatori di benessere, in aggiunta all’indicatore del PIL. Si tratta del BES 

(Benessere Equo e Sostenibile) che costituisce la risposta italiana a quanto già altri paesi (UK, Francia, 

Germania, USA, ecc.) avevano realizzato per reagire alla c.d. ‘dittatura del PIL’. (Per una valutazione 

equilibrata e accurata del BES come paradigma di valutazione dell’intervento pubblico in Italia, rinvio 

a Chiara Bergonzini, La valutazione delle politiche ai tempi del BES: il punto sulla situazione italiana, 

“Amministrazione in Cammino”, Nov. 2017). C’è ormai ampio consenso tra studiosi e policy-makers 

sul fatto che, mentre la scienza economica ‘ufficiale’ è una buona guida per il prospering, cioè per la 

crescita, è uno scomodo compagno di viaggio per il flourishing, cioè per lo sviluppo umano integrale. 

Invero, nella stagione della post-modernità, gli indicatori oggettivi del benessere non sono più 

sufficienti (se mai lo sono stati) per esprimere lo star-bene della gente, uno starbene che dipende 

sempre di più da elementi non monetari quali la qualità dell’ambiente, la disponibilità di beni 

relazionali, la fruizione culturale, la qualità della democrazia e altri ancora. Un caso, ormai da manuale, 

è quello del piccolo regno del Bhutan, il cui PIL è uno dei più bassi del mondo, ma che nell’arco di pochi 

anni ha visto aumentare la vita media degli abitanti di quasi 19 anni. E ciò in seguito all’introduzione 

nel 1972 di un indicatore denominato FIL (Felicità Interna Lorda), e dell’implementazione di adeguate 

politiche.  

Giorgio Fuà (1919-2000), economista anconetano, è lo studioso che, assai prima che 

esplodesse la stagione delle critiche al PIL e dei nuovi indicatori, aveva posto al centro della sua ricerca 

il tema della misurazione della felicità pubblica. E ciò in piena continuità con la linea di pensiero 

dell’Economia Civile. Lo stesso si può dire dell’economista francese François Perroux, che fu tra i primi 

a denunciare i limiti del PIL: «Il prezzo della vita proviene da cose senza prezzo. Nella sfera dell’atto 



10 
 

gratuito, del dono di ciò che possiede e di ciò che è, l’uomo raggiunge la sua dignità più incontestabile» 

(Le capitalisme, 1962: sei anni prima del celebre discorso di Robert Kennedy del 18 marzo 1968!).  

Il PIL dice molte cose, ma non il benessere delle persone, né la qualità di vita, né i diritti di 

libertà di un paese. Il PIL indica il valore dei beni e dei servizi prodotti in un paese in un certo anno, 

espressi in termini di prezzi di mercato. Un tempo, prima dell’avvento della globalizzazione, era anche 

indicatore di posti di lavoro e forse di benessere (in società che uscivano dall’indigenza aumentare 

merci e servizi voleva dire aumentare anche il benessere delle famiglie). Oggi, indica sempre meno e 

sempre peggio. Che cosa hanno di buono la pornografia, la prostituzione, il gioco d’azzardo, ecc.? 

Nulla, ma concorrono ad accrescere il PIL. Più la gente si rovina giocando alle slot machine più 

aumentano i posti di lavoro nel settore, più si accresce il (troppo piccolo) gettito fiscale e più aumenta 

il PIL; e quel che è più grave è che parte di questi profitti sbagliati finiscono per finanziare 

organizzazioni non profit, che magari si occupano di curare le vittime di quelle dipendenze. «È il 

capitalismo, bellezza!» – si obietterà da parte dello sciocco –, ma non per questo è meno triste e 

preoccupante. A partire dagli anni Novanta, l’ONU raccogliendo l’insistente richiamo di Amartya Sen, 

ha introdotto nelle sue statistiche l’Indice dello Sviluppo Umano (ISU), che affianca al PIL due altri 

indicatori di centrale rilevanza: lo stato di salute della popolazione e il grado di alfabetizzazione della 

stessa.  

Dal punto di vista storico, il PIL è un algoritmo relativamente recente: si sviluppa pienamente 

nel periodo tra le due guerre mondiali ad opera di economisti fuoriusciti dall’URSS quali Wassily 

Leontief e Simon Kuznets, oltre che da studiosi inglesi quali John Hicks e Richard Stone. Questo per 

sottolineare che la critica più seria che oggi va rivolta al PIL è la sua obsolescenza: è paradossale che 

la realtà economica di oggi, radicalmente diversa da quella di novant’anni fa, continui ad essere 

descritta servendosi della stessa metodologia di calcolo. Che fare, allora? Oltre che aggiornare le 

tecniche di misurazione del PIL, assai poco adeguate a dar conto di una ricchezza sempre più 

immateriale e sempre meno legata alle merci, occorre affiancare alla contabilità dei flussi (il reddito è 

un flusso), quella degli stock (capitali, patrimoni, ambiente naturale). Nell’era dei beni comuni 

(commons) nella quale siamo entrati in pieno con il terzo millennio, sono gli stock che tornano a 

occupare il centro della scena economica, sociale e politica. In verità, il tema ambientale, ma anche 

quello relazionale e sociale (flussi migratori, inclusione, terrorismo, ecc.) sono faccende di stock, di 

forme di capitali, e non di flussi. Anzi, i flussi di reddito, inclusi i grandi flussi finanziari che oggi hanno 

superato di ben dodici volte i flussi di beni e servizi reali, stanno producendo effetti molto seri sugli 

stock del nostro pianeta. (Nel 1980, il PIL mondiale era all’incirca eguale al complesso degli attivi 

finanziari, sempre a livello mondiale. Nel 2014, quest’ultima cifra è salita a 700.000 miliardi di dollari, 

dodici volte superiore al PIL globale).  

C’è, infine, una questione più generale di carattere culturale e politico, a un tempo. C’è 

bisogno di un cambiamento culturale che sappia ‘vedere’ i nuovi indicatori e poi li sappia prendere sul 

serio. A cominciare dal mondo della business community: finché gli unici indicatori di successo delle 

imprese sono i profitti conseguiti – per di più, di breve periodo – e finché si continuerà a confondere 

la meritocrazia, che, come Aristotele aveva indicato, svilisce la democrazia, con il principio di 

meritorietà, che invece la rafforza – come purtroppo continuano a fare anche personaggi collocati in 

posizioni di alta responsabilità – sarà assai difficile che l’ethos pubblico giunga ad apprezzare e 

valorizzare indicatori diversi dal PIL. È una questione culturale, la cui soluzione non può che partire 

dalla scuola, dal luogo, cioè, dove si formano le mappe cognitive dei giovani e dove prende corso il 

fondamentale processo educativo. (Altri indicatori di benessere sono il Better Life Index, proposto nel 

2011 dall’OCSE; l’Happy Planet Index, creato dalla New Economics Foundation).  



11 
 

È quando ci si porta a un tale livello di discorso che si comprende perché in tempi recenti si 

stia tornando a discutere di felicità pubblica, in aggiunta e in forte correzione della felicità individuale. 

È agevole darsene conto. L’umanesimo civile (XV secolo) aveva spiegato che la virtù vera è la virtù 

civile, che la vita umana è la vita activa, e che non c’è virtù nella vita solitaria, ma solo nelle città. È a 

partire da un tale presupposto che ha inizio, nella modernità, la riflessione attorno al tema del 

progresso sociale visto, sulla traccia aristotelica, come frutto dell’esercizio delle virtù civiche e quindi 

di una realtà immediatamente sociale. Sono queste le radici profonde del discorso sul ben-essere 

pubblico, discorso che a partire dalla rivoluzione industriale è stato progressivamente messo in 

disparte in seguito all’avanzata della filosofia utilitarista. È avvenuto così che la felicità pubblica ha 

cessato di essere l’oggetto primario di studio dell’economia, per cedere il posto all’utilità privata. Mai 

si dimentichi che il PIL è figlio legittimo dell’utilitarismo.  

 

Al posto di una conclusione  

Come sempre accade nella ricerca sociale, anche quella riguardante la felicità va soggetta a rischi. Uno 

di questi – certamente non dei meno gravi – è che i miglioramenti di conoscenza dei processi che 

determinano la percezione da parte delle persone del loro benessere soggettivo possa favorire 

occasioni di manipolazione da parte di imprese senza scrupoli interessate unicamente ad accrescere 

la loro quota di profitto o anche da parte di forze politiche nell’occasione di campagne elettorali. Le 

grandi aziende sfruttano da tempo meccanismi di assuefazione volti alla soddisfazione immediata e 

alla dipendenza. Sempre Lustig, nel libro sopra citato, sottolinea con forza che la ricerca del piacere 

immediato impedisce l’aspirazione alla felicità. (Da esperto neuroscienziato, Lustig sa che il piacere 

immediato, il bisogno di ricompensa è il campo della dopamina, mentre la felicità, l’appagamento, è il 

campo della serotonina. Si tratta di due neuro-trasmettitori, che funzionano però in modo affatto 

diverso).  

Un altro serio rischio è quello che chiamo il totalismo d’impresa. William Davies nel suo 

recente The Happiness Industry: How the Governments and Big Business Sold Us Well-Being, (Londra, 

Verso, 2015) ci informa che un numero crescente di imprese vanno investendo abbondanti risorse per 

rendere felici i propri dipendenti. E ciò in forza della ‘scoperta’ empirica che la felicità dei collaboratori 

accresce la produttività del 12% circa (Oswald; Preto, 2014). Google è stata la prima impresa di grandi 

dimensioni ad aver istituito la figura del Chief Happiness Officer, il cui ruolo è quello di occuparsi della 

felicità dei dipendenti. L’impresa si deve prendere cura dei figli e degli affetti familiari, così da acquisire 

un controllo completo anche sulla vita privata dei propri dipendenti. Scrive il sociologo inglese: «Le 

aziende oggi stanno investendo così tante risorse nel renderci felici attraverso corsi motivazionali, 

pasti e massaggi gratis in ufficio, gare di pittura e canto fra i dipendenti, che chi non si dimostra 

entusiasta di tutto ciò viene visto come un sabotatore da tenere d’occhio» (p. 77).  

Non v’è chi non veda il grave rischio che questo totalismo d’impresa potrà causare, un rischio 

che l’organizzazione tayloristica del lavoro non correva, perché a questa nulla importava della felicità 

degli operai. Lo aveva, però, intuito Aldous Huxley quando, nel celebre romanzo Brave New World del 

1932, prefigurava una società nella quale gli individui sono felici perché programmati a esserlo sin 

dallo stato embrionale e perché tenuti a assumere farmaci appropriati per continuare a esserlo! (Nella 

sua feroce critica alla concezione edonistica della felicità, Huxley descrive un immaginario mondo 

futuro in cui la vita di ogni uomo è predeterminata dalla nascita. Per evitare proteste di piazza, a 

ciascuno viene somministrata una droga, che rende felici a forza). Tutte le dittature, per legittimarsi, 

devono promettere la felicità ai propri sottoposti, tanto che la morte del dittatore è quasi sempre 

accompagnata da un lutto sentito.  



12 
 

Quanto sopra è all’origine di un nuovo paradosso, tipico dei nostri tempi. Da un lato si 

riconosce che la felicità nei luoghi di lavoro accresce la produttività (fino al 12%), riducendo 

assenteismo e giorni di malattia e stimolando l’innovatività; dall’altro lato, a livello macroeconomico, 

si chiedono provvedimenti per aumentare la flessibilità del lavoro, sempre in vista del medesimo 

obiettivo. Ma è chiaro che le due strategie non possono stare assieme, perché la flessibilità di cui si 

parla non valorizza di certo le motivazioni intrinseche del lavoratore, quelle motivazioni da cui dipende 

il senso di lealtà nei confronti dell’impresa, oltre che il benessere individuale.  

Questi e altri rischi sono reali e non vanno certo sottovalutati. Ma neppure sopravvalutati in 

maniera distopica. Cerco di darne ragione con una considerazione di carattere generale. Il tema della 

felicità è legato a doppio filo a quello della speranza. La felicità sta nella ‘tensione verso’, non in ciò 

che già è ottenuto, proprio come la speranza, che si rivolge a ciò che ancora non è. La domanda 

«Possiamo essere felici?» si traduce, allora, in quella di «Possiamo sperare?» e l’interrogativo «Come 

raggiungere la felicità?» rinvia a quello «Che cosa possiamo sperare?». Ovunque vi sia una decisione 

da prendere nasce un dubbio e il dubbio può ‘pietrificare’. Ciò è adombrato nel mito della testa di 

Medusa, che occorre tagliare (‘decidere’) perché non paralizzi. Ora, finché l’indecisione riguarda i 

mezzi, la conoscenza e l’intelligenza sono di per sé sufficienti a sbloccare la paralisi. Il calcolo razionale, 

espressione del pensiero calcolante, è quanto serve alla bisogna. 

Altro, però, il caso quando la decisione riguarda i fini e il perché uno se li proponga. In questo 

caso un aumento della conoscenza non solo non è più un rimedio sicuro alla paralisi, ma può persino 

aggravarla. Caso emblematico la tragedia di Amleto. Il quale non sarebbe in imbarazzo sui mezzi, se 

non si ponesse, in realtà, il problema del fine. Non c’è dubbio che l’incertezza di Amleto – uccidere o 

meno lo zio – si radichi nella tendenza a vedere ogni problema alla luce di problemi via via più generali, 

fino al più generale di tutti; a quello che si esprime nel celebre «essere o non essere». Su questo piano, 

l’intelligenza, lungi dal permettere di paragonare e decidere, risulta penalizzante. Invero, essa ci fa 

capire che non abbiamo una ragione ultima per decidere e che, se pretendiamo di darci una ragione 

anche delle ragioni, retrocediamo all’infinito. 

Occorre dunque avere un criterio per interrompere la catena delle domande a un certo punto. 

Ebbene, la necessità di disporre di un tale criterio è ciò in cui ultimamente consiste la ricerca della 

felicità. E questa ricerca è sicuramente possibile. Ambire alla felicità significa, allora, precisamente 

questo: non considerarsi né come il mero risultato di processi che cadono fuori del nostro controllo, 

né come una realtà autosufficiente senza bisogno né possibilità di relazioni intersoggettive. In 

entrambi i casi, vi sarebbe posto solo per una certezza, quella del nihilismo. Mi piace chiudere con un 

brano della lettera che Pierre Teilhard de Chardin scrisse il 20 luglio 1947: «Malgrado il caos apparente 

del mondo resto ottimista, perché nel complesso mi sembra che gli eventi vadano nella direzione che 

era legittimo aspettarsi: quella di un’unificazione planetaria dell’umanità, un processo pericoloso, ma 

biologicamente inevitabile cui saremo (e già siamo) costretti a dedicare tutte le nostre migliori energie 

spirituali». 


